
DOCATDOCATDOCATDOCAT    
MỖI TUẦN MỘT ĐỀ TÀI – TUẦN 101 

TÌNH LIÊN ĐỚI CÓ THỂ ĐI XA ĐẾN ĐÂU? 

Tuần trước chúng ta đã cùng nhau học hỏi về những hàm chứa của nguyên tắc liên đới và 
chúng ta đã khẳng định rằng nguyên tắc liên đới hàm chứa việc khẳng định bản tính xã 
hội của con người. Trong tuần này, chúng ta cùng nhau chia sẻ về “giới hạn” của tình liên 
đới. Nói cách khác, con người là hữu thể xã hội nên sống liên đới với mọi người. Nhưng 
sự liên đới này đi xa đến đâu? Trong câu trả lời của DOCAT, chúng ta đọc thấy những lời 
sau: 

Trong thế giới toàn cầu hoá, chúng ta vui vì các đường biên giới trở nên ít quan 
trọng hơn trước, các vùng miền trên thế giới trở nên gần nhau hơn, và giao tiếp 
truyền thông có thể trực tiếp. Tuy nhiên, toàn cầu hoá vẫn ẩn chứa những mối 
hoạ lớn: biến động kinh tế chính trị ở vùng này gây hệ quả tức thời đến dân 
chúng đang sống ở miền xa xôi khác. Dù nguyên tắc bổ trợ vẫn giữ nguyên giá 
trị, nhưng từ quan điểm đạo đức, chúng ta phải học cách suy nghĩ mở rộng ra 
toàn cầu. Nhiều vấn đề như nạn đại dịch, và nạn di cư ồ ạt, chỉ có thể giải quyết 
ở cấp độ toàn cầu, nếu chúng ta muốn đạt tới những giải pháp dài hạn, ổn thoả 
cho tất cả mọi người trên hành tinh trái đất này. 

Câu trả lời của DOCAT có thể được chia ra làm hai phần: phần 1 nói đến vấn đề toàn cầu 
hoá: những lợi ích và điều hại mà toàn cầu hoá có thể mang lại; và phần 2 khẳng định tình 
liên đới phải mang tính toàn cầu. Chúng ta cùng nhau chia sẻ cách chi tiết hơn từng phần.  

Trước tiên, chúng ta tự hỏi: Toàn cầu hoá là gì? Theo khái niệm thông dụng, toàn cầu hoá 
là một tiến trình mà qua đó các ý tưởng, phương tiện, vật dụng, và dịch vụ được mở rộng 
ra trên toàn thế giới. Toàn cầu hoá được thể hiện trong ba hình thức: kinh tế, chính trị và 
văn hoá. Giáo Hội luôn xem việc toàn cầu hoá là một phương tiện để giúp con người đạt 
đến cuộc sống tròn đầy hơn. Điều này được thể hiện qua việc những giới hạn về biên giới 
được mở rộng, mọi dân tộc trên thế giới được đưa lại gần nhau hơn và các giao tiếp giữa 
mọi người ở trên khắp thế giới được trực tiếp hơn. Đây chính là những ưu điểm mà tiến 
trình toàn cầu mang lại cho con người. Những biên giới, những điều mà khoảng thập niên 
trước tưởng như không thể nay trở nên dễ dàng trong lòng bàn tay con người.  

Bên cạnh những ưu điểm, tiến trình toàn cầu hoá cũng có thể gây nên những mối hoạ về 
mặt chính trị, kinh tế, văn hoá và tôn giáo. Về mặt chính trị, tiến trình toàn cầu hoá có thể 
mang lại một lối suy nghĩ và sắp xếp mới về quyền bính, hệ quả là tạo ra một trật tự xã hội 
mới. Đức Thánh Cha Gioan Phaolô II nhận xét về điều này như sau: “Trong lãnh vực chính 
trị, những thay đổi này làm nẩy sinh một quan niệm mới về xã hội và nhà nước, và do đó 
cả về quyền bính nữa. Một xã hội truyền thống đã biến mất trong khi một xã hội mới bắt 
đầu xuất hiện, được ghi dấu bằng niềm hy vọng những quyền tự do mới, nhưng đồng thời 
cũng có nguy cơ sa vào những hình thức bất công và nô lệ mới.”1 Về mặt kinh tế, tiến trình 

                                                        

1 John Paul II, Thông Điệp Centecimus Annus (01/05/1991), số 4. 



toàn cầu hoá có thể mang lại sự biến động lớn đến 
đời sống của những người ở miền xa xôi, nhất là 
những người sống theo những nghề truyền thống. 
Một ví dụ điển hình là những người sống dựa nghề 
nông nghiệp. Trước thời kỳ toàn cầu hoá, những 
sản phẩm họ làm ra có thể được tiêu thụ bởi dân 
địa phương; nhưng bây giờ, những sản phẩm được 
nhập khẩu từ các nước khác được bán với giá rẻ 
hơn. Hệ quả là sản phẩm họ làm ra không thể tiêu 
thụ trên thị trường. Đức Thánh Cha Gioan Phaolô 
II cũng nhận định về vấn đề này như sau:  

Trong lãnh vực kinh tế, nơi hội tụ những khám phá và ứng dụng khoa học, 
người ta dần dần đạt được những cơ cấu mới trong việc sản xuất của cải tiêu 
dùng. Người ta đã chứng kiến sự xuất hiện một hình thức tư hữu mới, tức là 
nguồn vốn, và một hình thức lao động mới, lao động trả lương, lao động này 
được xác định bằng nhịp độ làm việc cực nhọc, không lưu ý đến mọi khác biệt 
về phái tính, tuổi tác hay tình trạng gia đình mà chỉ căn cứ vào hiệu năng để gia 
tăng lợi nhuận. Như thế, lao động trở thành một món hàng có thể được tự do 
mua bán trên thị trường, và giá cả của nó chỉ được qui định tùy vào luật cung 
cầu, mà không để ý tới nhu cầu tối thiểu trong cuộc sống của người công nhân 
và gia đình họ. Hơn nữa, người lao động thậm chí không chắc có bán được “món 
hàng” của mình hay không, và họ thường xuyên bị đe dọa thất nghiệp; nếu 
không có xã hội bảo trợ, họ sẽ lâm vào nguy cơ chết đói.2 

Về mặt văn hoá, tiến trình toàn cầu hoá có khuynh hướng thiết lập một nền “văn hoá toàn 
cầu,” điều này giết chết những nét văn hoá đặc trưng của từng dân tộc. Về mặt tôn giáo, 
việc toàn cầu hoá cũng mang lại những mối nguy hiểm đáng lo ngại cho đời sống tôn giáo 
vì nó giới thiệu những lối sống “không quen thuộc” với con người sống theo những tôn 
giáo truyền thống. Đối diện với những thách đố mà tiến trình toàn cầu hoá mang lại, Giáo 
Hội luôn kêu gọi mọi thành phần trên toàn thế giới lưu tâm đến bình diện đạo đức trong 
các mối tương quan: “Tuy nhiên, trước hiện tượng lệ thuộc nhau và bành trướng liên tục 
về cách thức và phương tiện truyền thông như thế, khắp nơi trên thế giới vẫn còn thấy sự 
bất bình đẳng sâu sắc giữa các nước đã phát triển và các nước đang phát triển, những sự 
bất bình đẳng do các hình thức bóc lột, đàn áp và tham nhũng gây ra, từng gây ảnh hưởng 
tiêu cực trên đời sống quốc nội và quốc tế của nhiều nước. Việc gia tăng các quan hệ lệ 
thuộc nhau giữa các cá nhân và các dân tộc cần phải được kèm theo những nỗ lực khẩn 
trương không kém trên bình diện đạo đức xã hội, để tránh những hậu quả nguy hại là đưa 
bất công lên tới cấp toàn cầu. Điều này sẽ gây những âm hưởng rất tiêu cực cả tại các nước 
đang có lợi thế hơn.”3 

Vì sống trong thế giới đang trong tiến trình toàn cầu hoá, con người cần phải thể hiện tình 
liên đới với hết mọi người đang sống trên thế giới này. Điều này diễn tả bản tính xã hội 
của con người. Một cách cụ thể, tình liên đới được mở rộng đến đâu? Theo giáo huấn của 
Giáo Hội, tình liên đới đầu tiên được biểu lộ qua một đời sống công bằng trong việc phân 
phối của cải và trả lương lao động: “Tı̀nh liên đới biewu lộ trước tiên qua việc phân phoy i 

                                                        

2 John Paul II, Thông Điệp Centecimus Annus (01/05/1991), số 4. 
3 Toát Yếu về Học Thuyết Xã Hội của Giáo Hội Công Giáo, số 192. 



của cải và trả lương lao động. Tı̀nh liên đới đòi phải có một no{  lực xây dựng trật tự xã hội 
công bı̀nh hơn, trong đó những căng tha~ng có thew  dàn hòa toy t đẹp và những xung kha� c 
được giải quyey t de{  dàng nhờ thương lượng.”4 Bên cạnh xây dựng một xã hội công bằng 
qua tình liên đới, Giáo Hội còn dạy rằng con người không chỉ liên đới với nhau trên 
phương diện vật chất, nhưng còn chia sẻ cho nhau những giá trị thiêng liêng: “Tı̀nh liên 
đới không chı̉ nha� m vào của cải vật chay t.  Khi phân phát các ân huệ thiêng liêng của đức 
tin, Hội Thánh giúp con người phát triewn những lợi ı́ch tra� n they , ba� ng cách khai mở những 
con đường mới cho cuộc phát triewn này. Như they , Lời Chúa được ứng nghiệm qua dòng 
thời gian: “Trước hey t phải lo tı̀m kieym Nước Chúa và ăn ở ngay lành như Người đòi hỏi, 
còn các thứ kia, Người sẽ thêm cho” (Mt 6,33).5 

Tóm lại, “những vay n đe�  kinh tey  xã hội chı̉ có thew  được giải quyey t nhờ các hı̀nh thức liên 
đới: liên đới giữa những người nghèo với nhau, giữa giàu với nghèo, giữa những người 
lao động, giữa chủ và thợ, giữa các quoy c gia và dân tộc. Tı̀nh liên đới quoy c tey  là một đòi 
hỏi của trật tự luân lý. Hòa bı̀nh they  giới cũng tùy thuộc một pha� n vào tı̀nh liên đới này.”6  

 

                                                        

4 Sách Giáo Lý của Giáo Hội Công Giáo, số 1940. 
5 Sách Giáo Lý của Giáo Hội Công Giáo, số 1942. 
6 Sách Giáo Lý của Giáo Hội Công Giáo, số 1941. 


